ISTITUTO
® 28 DE GASPERI
%" BOLOGNA

PROFILO DI HANNAH ARENDT

Il XX secolo, che puo considerarsi l'epoca della piu forte espansione della democrazia e dei diritti di
cittadinanza, e stato anche l'eta dei totalitarismi (fascismo, nazismo e stalinismo). In questo
contesto, segnato dall'esplosione della societa di massa e dal declino della "cwilta giuridica”
occidentale che aveva accompagnato la nascita e lo sviluppo dello Stato moderno, st colloca la
riflessione etico-filosofica e giuridico politica di alcunt tra i piu vigorost pensatort del Novecento, da
Carl Schmitt a Hans Kelsen, da Hannah Arendt a Simone Weil. Personalita molto differenti tra
loro per la vicenda biografica e la formazione culturale, e soprattutto per gli esiti e le prospettive
filosofiche, che, pero, si pongono tutte il compito di rifondare dalle bast le ragiont dell'agire politico.

Hannah Arendt, autrice all'indomani della seconda guerra mondiale di un monumentale saggio su
Le Origini del totalitarismo (1951), in cui tra le cause dell'ideologia totalitaria additava la fine della
partecipazione attiva dei cittadini alla politica nella societa di massa, rappresenta la pin acuta e
apparentemente "inattuale” sostenitrice della democrazia diretta, fondata sulla civilta dell'azione e del
discorso, sul modello della polis nell'antica Grecia, in cui gli uomini libert si interessavano in modo

quast esclusivo della cosa pubblica.
Vita e Opere

Nata (1906) da famiglia ebrea a Konigsberg, dopo gli studi universitari (tra i suoi maestri
Heidegger, con il quale ebbe anche una relazione sentimentale, Husserl e Jaspers) é costretta ad
abbandonare la Germania per motivi politici, rifugiandosi in Francia (1933) e poi trasferendosi
definitivamente negli Stati Uniti (1941). Qui insegna in diverse Universita e continua la sua
attivita di ricerca fino alla morte (1975), che la coglie mentre si accinge a scrivere la terza e
ultima parte della Vita della mente, I'ultimo suo capolavoro pubblicato postumo nel 1978.

La sua ricerca era iniziata con la tesi di dottorato in filosofia sul concetto di amore in
Sant'Agostino, pubblicata nel 1929. L'opera che la rendera famosa in tutto il mondo é il saggio
del 1951 (di circa 700 pagine), condotto in collaborazione con il marito Henrich Blucher,
intitolato Le origini del totalitarismo, a cui nel 1958 seguira La condizione umana, titolo voluto
dall'editore americano, mentre la Arendt preferiva il titolo di Vita activa, conservato nella
traduzione italiana del libro realizzata nel 1964. Di particolare rilevanza ¢ inoltre il libro del
1963 intitolato La banalita del male. Eichmann a Gerusalemme, scritto in occasione del processo
contro il criminale nazista Adolf Eichmann, che aveva mandato a morte centinaia di migliaia di
ebrei. La Arendt, che aveva preso parte al processo tenutosi a Gerusalemme come inviata
speciale del "New Yorker", si convince che le ragioni profonde dei crimini nazisti risiedono non



tanto nella cattiveria o nella mostruosita di alcuni carnefici ma nell'assenza di pensiero in
uomini del tutto normali ("banali") nella vita famigliare, che, pero, se inseriti in una macchina
infernale quale l'organizzazione nazista, diventano capaci delle piu disumane atrocita. Queste
riflessioni, fatte da una donna ebrea, emancipata, laica e libera da preconcetti, attirarono le
critiche dello stesso mondo ebraico, che vedeva in esse una sottovalutazione del fenomeno
nazista e delle sue atrocita.

Le origini del totalitarismo

Le origini del totalitarismo, apparso all'indomani della seconda guerra mondiale e in piena
guerra fredda, é una delle piu importanti opere storico-politiche del Novecento. Essa si propone
di analizzare le cause e il funzionamento dei regimi totalitari, considerati come una conseguenza
tragica della societa di massa, in cui gli uomini sono resi atomi, sradicati da ogni relazione
interumana e privati dello stesso spazio pubblico, in cui hanno senso l'azione e il discorso. Il
manoscritto, gia ultimato nell’autunno del 1949, usci in prima edizione nel 1951.

Nella Prefazione all’edizione riveduta del 1966, Hannah Arendt annota che I'immediato
dopoguerra era stato «il primo momento adatto per meditare sugli avvenimenti contemporanei
con lo sguardo retrospettivo dello storico e lo zelo del politologo, la prima occasione per cercar di
narrare e comprendere quanto era avvenuto [...] ancora con angoscia e dolore e, quindi, con una
tendenza alla deplorazione, ma non piu con un senso di muta indignazione e orrore impotente.
(...) Era, comunque, il primo momento in cui si poteva articolare ed elaborare gli interrogativi
con cui la mia generazione era stata costretta a vivere per la parte migliore della sua vita adulta:
che cosa succedeva? Perché succedeva? Come era potuto succedere? "

La struttura dell’opera & complessa e molto articolata; il suo contributo é particolarmente
rilevante sotto due aspetti: a) quello storico-politico, in quanto analizza i tratti di fondo della
storia europea moderna e contemporanea e, in particolare, il periodo che va dagli ultimi venti
anni dell’Ottocento fino alla seconda guerra mondiale; b) quello filosofico-politico, in quanto
elabora uno schema generale (potremmo dire un "ideal-tipo") del regime totalitario, con
esclusivo riferimento (e si tratta di una novita storiografica) al nazismo e allo stalinismo, visti
come due fenomeni riconducibili alla medesima idea di totalitarismo, essendo del tutto
marginale I'interesse per altre forme di dittatura come, ad esempio, il fascismo.

Il libro si divide in tre parti. La prima ¢ dedicata allo studio del fenomeno dell’antisemitismo,
ritenuto come una delle premesse del totalitarismo, con una attenzione particolare alla
condizione ebraica nella storia moderna e una approfondita analisi dell'affare Dreyfus. La
seconda parte affronta in modo ampio e documentato il tema dell’imperialismo, cosi come si &
venuto configurando nel periodo che va dalla fine dell’Ottocento allo scoppio della prima guerra
mondiale, con il nuovo protagonismo della borghesia (0, almeno della parte piu dinamica di
essa) che ora, per la prima volta, aspira al “dominio politico” oltre che a quello economico. Le
conseguenze dell’antisemitismo, coniugate con la crisi dell'imperialismo successiva alla prima
guerra mondiale, sono, secondo Hannah Arendt, le cause da cui é scaturito il totalitarismo nella
Germania nazista e nell’'Unione Sovietica stalinista, a cui deve aggiungersi il fenomeno inedito
dell’avvento della societa di massa e “senza classi”, in cui gli individui sono alla mercé di
ristretti gruppi di potere (le élites) orientati in senso dispotico. Infine la terza parte del libro si
sofferma ad analizzare proprio i caratteri del totalitarismo nella societa di massa, che instaura il
suo potere attraverso il binomio ideologia-terrore.

L'ultima parte ¢ la piu rilevante sotto il profilo filosofico-politico, in quanto la Arendt senza
mezzi termini afferma che ’essenza del totalitarismo consiste appunto nell’intreccio perverso di
“terrore ed ideologia”. Il terrore & esercitato sia attraverso la polizia segreta che, con il suo
continuo spionaggio, pervade la societa e la persona umana fin nella sua intimita, sia attraverso
i campi di concentramento, che hanno la funzione di annientare gli oppositori politici

2/ Istituto De Gasperi - Bologna



trasformati in “nemici”: “L’inferno nel senso piu letterale della parola — scrive H.Arendt — era
costituito da quei tipi di campi perfezionati dai nazisti, in cui I'intera vita era sistematicamente
organizzata per infliggere il massimo tormento possibile. (...) Le masse umane segregate in essi
sono trattate come se non esistessero pil,, come se la sorte loro toccata non interessasse piu
nessuno, come se fossero gia decedute e uno spirito maligno impazzito si divertisse a trattenerle
per un po’ tra la vita e la morte prima di ammetterle alla pace eterna. Non é tanto il filo spinato,
quanto l'irrealta abilmente creata degli individui da esso circondati che provoca crudelta cosi
enormi e alla fine fa apparire lo sterminio come una misura perfettamente normale. La cosa
difficile da capire é che, al pari di tali fantasie, questi crimini mostruosi avvengono in modo
spettrale, peraltro materializzatosi, in un mondo privo di quella struttura di conseguenze e
responsabilita senza la quale la realta rimane per noi una massa di dati incomprensibili; di modo
che, alla fine, né il torturatore né il torturato, e ancora meno I’estraneo, possono rendersi conto
che quanto sta accadendo & qualcosa di piu di un gioco crudele o un sogno assurdo”. Ma prima
ancora della tortura fisica e della morte, il totalitarismo — che in cio costituisce la vera novita del
Novecento, tanto da non potere essere confuso con altre forme di dispotismo antico — uccide
I'uvomo nello spirito, rendendolo un essere superfluo e senza nome, attraverso l'ideologia.
Di grande rilievo € la trattazione dell’ideologia totalitaria, con cui si conclude il saggio della
Arendt, che secondo I'autrice ha la pretesa di fornire una spiegazione totale della storia e di
conoscerne a priori tutti i segreti, senza bisogno di confrontarsi con i fatti concreti. Inoltre, e
cosa ben piu grave, I'ideologia totalitaria mira direttamente alla “trasformazione della natura
umana’” e a capovolgere le stesse norme della logica: “Il tentativo totalitario di rendere superflui
gli uomini riflette 'esperienza delle masse moderne, costrette a constatare la loro superfluita su
una terra sovrappopolata. La societa dei morenti, in cui la punizione viene inflitta senza alcuna
relazione con un reato, lo sfruttamento praticato senza un profitto e il lavoro compiuto senza un
prodotto, & un luogo dove quotidianamente si crea I'insensatezza.

Eppure, nel contesto dell’ideologia totalitaria, nulla potrebbe essere piu sensato e logico: se
gli internati sono dei parassiti, & logico che vengano uccisi col gas; se sono dei degenerati, non si
deve permettere che contaminino la popolazione; se hanno un’ “anima da schiavi” (Himmler),
non ¢ il caso di sprecare il proprio tempo per cercare di rieducarli. Visti attraverso le lenti
dell’ideologia, i campi hanno quasi il difetto di avere troppo senso, di attuare la dottrina con
troppa coerenza. Mentre distrugge tutte le connessioni di senso con cui normalmente si calcola e
si agisce, il regime impone una specie di supersenso, che in realta le ideologie avevano in mente
quando pretendevano di aver scoperto la chiave della storia o la soluzione degli enigmi
dell’universo. Al di sopra dell’insensatezza della societa totalitaria é insediato, come su un trono,
il ridicolo supersenso della sua superstizione ideologica. Le ideologie sono opinioni innocue,
acritiche e arbitrarie solo finché nessuno vi crede sul serio. Una volta presa alla lettera la loro
pretesa validita totale, esse diventano il nucleo di sistemi logici in cui, come nei sistemi dei
paranoici, ogni cosa deriva comprensibilmente e necessariamente, perché una prima premessa
viene accettata in modo assiomatico. La follia di tali sistemi non consiste tanto nella prima
premessa, quanto nella logicita con cui sono costruiti. La curiosa logicita di tutti gli ismi (cioe:
quei sistemi di pensiero che pretendono di dare una spiegazione totale e definitiva), la loro fede
ingenua nell’efficacia redentrice della devozione caparbia senza alcun riguardo per i vari fattori
specifici, racchiude gia in sé i primi germi del disprezzo totalitario per la realta e la fattualita”.

Dal punto di vista organizzativo, 'ideologia e il terrore si esplicano attraverso gli strumenti
del partito unico e della polizia segreta, che sono controllati completamente dal capo supremo, a
cui rendono personalmente conto. La volonta del capo é l'unica legge del partito, che tutti i
burocrati devono rispettare e far rispettare. Il potere viene a distribuirsi in maniera gerarchica,
secondo il grado di maggiore (o minore) prossimita al capo: quanto piu si € vicini al leader, tanto
piu si ha potere. “Per adoperare il linguaggio dei nazisti — scrive H.Arendt — é la dinamica
instancabile “volonta” del Fuhrer — e non i suoi ordini — che diventa la “legge suprema” in uno

3/ Istituto De Gasperi - Bologna



stato totalitario. La condizione degli individui é quella dell’isolamento totale nella sfera politica
e dell’estraniazione in quella dei rapporti sociali. Il regime totalitario, alla pari di ogni altra
forma di tirannide, deve la sua esistenza alla distruzione della vita politica democratica,
ottenuta diffondendo paura e sospetto tra gli individui (non piu cittadini) isolati. Ma esso,
aggiunge H. Arendt, distrugge anche la vita privata delle persone, estraniandole dal mondo,
tagliando ogni radice sociale e rendendole tra loro nemiche: e cio rappresenta la piu atroce
novita del moderno totalitarismo rispetto al vecchio dispotismo.

Il tratto peculiare dell’indagine arendtiana sul totalitarismo — che ad esempio la differenzia
dall’altra classica ricerca sullo stesso tema di Friedrich e Brzezinski — consiste nell’enfasi posta
sulla condizione di isolamento degli uomini nella societa di massa, ove il conformismo sociale &
una minaccia costante alla liberta politica. Da questo punto di vista, il totalitarismo puo essere
concepito come “una potenzialita” e “un costante pericolo”, anche dopo la scomparsa delle sue
forme storiche del Novecento, il nazismo e lo stalinismo: esso “ci restera probabilmente alle
costole per I'avvenire”. “Le preoccupazioni della Arendt — scrive Alberto Martinelli, nella
Introduzione all’edizione italiana di Le origini del totalitarismo — sono senza dubbio dettate dal
trauma profondo suscitato dalle tragedie degli anni Trenta e della Seconda Guerra mondiale,
ancora cosi vicine al momento della stesura del libro, e possono apparire eccessive se riferite alle
societa occidentali in generale e in particolare ai sistemi di piu antica democrazia di tipo
anglosassone, che hanno sviluppato piu efficaci anticorpi contro le trasformazioni in senso
totalitario. E tuttavia, come ci insegna la Arendt con la sua costante, appassionata attenzione
ad ogni manifestazione di sapore totalitario negli Stati Uniti d’America, come il maccartismo,
nessun sistema politico contemporaneo € del tutto immune da questo rischio degenerativo e la
vigilanza in difesa della democrazia e della liberta deve essere quindi costante. Le origini del
totalitarismo & nello stesso tempo un’analisi fondamentale della tragedia moderna e un’opera di
educazione politica e civile, che va letta con grande attenzione a apprezzata non solo come
contributo fondamentale all’analisi degli eventi piu tragici della nostra epoca, ma ancor piu
come antidoto contro il possibile riemergere nella societa comtemporanea di tendenze totalitarie
e della volonta di rendere schiavi gli uomini in nome di astratte e perverse ideologie di
trasformazione radicale dell'umanita”.

La politeia perduta

Gli esiti dell’ampia ricerca sulle cause del totalitarismo rinviano alla considerazione della
scomparsa dall’orizzonte della modernita della dimensione genuinamente politica dell'uomo,
quale la Arendt ritiene di scorgere nella polis dell’antica Grecia. Beninteso, e a scanso di
equivoci, I’autrice non intende proporre come modello del presente I’esperienza storica, peraltro
limitata e circoscritta, dell’Atene di Pericle. L’esperienza dell’antica polis, al contrario, offre
I'occasione per una disamina critica del presente e della moderna espropriazione dei diritti di
cittadinanza e della democrazia diretta, cioé della politica tout-court.

L’opera in cui la Arendt discute mirabilmente questo problema é Vita activa: la condizione
umana, pubblicata nel 1958 negli Stati Uniti. La tesi centrale del libro ¢ che, a partire dalla fine
della polis greco-romana, I’agire, inteso come civilta dell’azione e del discorso o, come scrive
Alessandro Dal Lago nella Introduzione all’edizione italiana, “come una sorta di estasi, nel
senso etimologico della parola, e cioé come esser-fuori dell'individuo, fuori dalla sua sfera
privata di isolamento e di intimita”, é stato sostituito prima dal “fare” e poi dal “lavorare”, teso
unicamente ad assicurare la pura sopravvivenza. Come si puo capire, siamo ricondotti al clima
culturale che si respirava nel saggio sul totalitarismo e al tema della banalita della vita
quotidiana (tema quest’ultimo di derivazione heideggeriana).

L’oggetto del saggio, come suggerisce il titolo voluto dalla Arendt, ¢ la “vita attiva”, in

3

quanto distinta dalla “vita contemplativa”: i due momenti fondamentali (come avevano gia

4/ Istituto De Gasperi - Bologna



affermato Platone e soprattutto Aristotele) della condizione umana. Si noti pero che la Arendt,
diversamente dai pensatori classici, parla di “condizione” e non di “natura” umana. La
differenza non ¢ di poco conto. La sola affermazione che possiamo fare circa la cosiddetta
“natura” degli uomini, osserva la Arendt, ¢ che essi sono esseri condizionati (donde “condizione
umana’”). Le condizioni dell’esistenza umana sono rappresentate da “vita, natalita e mortalita,
mondanita, pluralita e terra”. Pur tuttavia, si deve aggiungere che 'uomo non si riduce alle sue
sole condizioni, le quali non lo determinano mai in maniera assoluta: “Oggi possiamo quasi dire,
scrive 1’autrice, di aver dimostrato anche scientificamente che, sebbene noi ora viviamo, e
probabilmente vivremo sempre, soggetti alle condizioni della terra, non siamo meramente
creature legate alla terra.

La “vita activa”, cioé l'agire umano, si articola in tre forme fondamentali:
a) 'attivita lavorativa (o animal laborans);

b) 'operare (o homo faber);
c) I’agire (o zoon politikon).

L’attivita lavorativa “corrisponde allo sviluppo biologico del corpo umano, il cui
accrescimento spontaneo, metabolismo e decadimento finale sono legati alle necessita prodotte e
alimentate nel processo vitale dalla stessa attivita lavorativa. La condizione umana di
quest’ultima & la vita stessa”. Il lavoro dunque rende 'uvomo aninal laborans (nell’antichita
erano gli schiavi che esercitavano questa attivita), cioé colui che provvede al mantenimento
della propria vita (o dell’altrui, nel caso dello schiavo), senza che ci6 comporti la fabbricazione
di oggetti duraturi: D'attivita lavorativa € l’energia che si sprigiona e “si consuma” per
provvedere alle esigenze fondamentali della vita, come il procacciamento di cibo, la
riproduzione, ecc. Si tratta di una attivita senza fine, che dura finché dura la vita. “Il fardello
della vita biologica — sottolinea l’autrice — che opprime e consuma lo spazio vitale
specificamente umano tra la nascita e la morte, puo essere eliminato dall’uso dei servi, e la
funzione principale degli schiavi antichi era portare il fardello del consumo nella comunita
domestica piu che produrre per la societa in senso lato".

L'operare &, invece, "l'attivita che corrisponde - scrive la Arendt - alla dimensione non-
naturale dell'esistenza umana, che non & assorbita nel ciclo vitale sempre ricorrente della specie e
che, se si dissolve, non é compensata da esso. Il frutto dell'operare ¢ un mondo artificiale di cose,
nettamente distinto dall'ambiente naturale". L'operare & tipico dell'homo faber, che ha avuto
grande sviluppo a partire dall'eta moderna e che puo definirsi come colui che costruisce, l'uomo
tecnologico che tende a produrre oggetti duraturi (opere), tanto da trasformare la stessa faccia
della Terra. "L'opera delle nostre mani - scrive la Arendt - distinta dal lavoro del nostro corpo -
I'homo faber che fa e letteralmente "opera", distinto dall'animal laborans che lavora e "si
mescola con" - fabbrica l'infinita varieta delle cose la cui somma totale costituisce il mondo
artificiale dell'nomo".

Infine l'azione, tipica dello zoon politikén: "L'azione, la sola attivita che metta in rapporto
diretto gli uomini senza la mediazione di cose materiali, corrisponde alla condizione umana della
pluralita, al fatto che gli uomini, e non I'Uomo, vivono sulla terra e abitano il mondo. Anche se
tutti gli aspetti della nostra esistenza sono in qualche modo connessi alla politica, questa
pluralita é specificamente la condizione - non solo la conditio sine qua non, ma la conditio per
quam - di ogni vita politica".

Delle tre manifestazioni della "vita activa" la piu importante é l'ultima, la prassi politica,
grazie alla quale gli uomini comunicano tra loro non attraverso gli oggetti, ma attraverso il
linguaggio (il discorso) e le nobili gesta. E la Arendt propone a questo punto alcune pagine
molto belle e penetranti sulla civilta dell'antica polis greco-romana, che esaltava i valori
dell'interazione comunicativa tra gli uomini liberi, veri e propri cittadini, in quanto protagonisti
diretti della vita pubblica. Il sorgere della citta-stato significo per 1'uomo ricevere accanto alla
sua vita privata una sorta di seconda vita, quella politica, che non solo si differenziava, ma si

5/ Istituto De Gasperi - Bologna



poneva anche in diretto confronto e spesso in contrasto con l'associazione naturale della
famiglia, che aveva il suo centro nella casa (oikia).

Tra tutte le attivita praticate nelle comunita umane, Aristotele riteneva che solo 'azione
(praxis) e il discorso (lexis) appartenessero veramente all'agire politico. Prima ancora della
fondazione della polis, osserva la Arendt, 'azione e il discorso erano considerati le attivita piu
elevate dell'nomo: "La grandezza dell'Achille omerico puo esser compresa solo se lo si concepisce
come chi "é autore di grandi imprese e pronuncia grandi discorsi" [Iliade, 9, 443].

Diversamente dal modo moderno di intenderle, tali parole non erano considerate grandi
perché esprimevano grandi pensieri; al contrario, come sappiamo dagli ultimi versi
dell'Antigone, era piuttosto la capacita di pronunciare "grandi parole" (mégaloi 16goi), con cui
rispondere ai colpi inferti dagli dei, che avrebbe insegnato a pensare nella vecchiaia.

Il pensiero era secondario rispetto al discorso, ma discorso e azione erano considerati coevi ed
equivalenti, dello stesso rango e dello stesso genere; e cio originariamente significava non solo
che l'azione piu politica, in quanto rimane estranea alla sfera della violenza, si realizza nel
discorso, ma anche, aspetto questo fondamentale, che trovare le parole opportune al momento
opportuno, indipendentemente da quanto esse vogliano informare o comunicare, significa agire.
Solo la mera violenza ¢ muta e per questa ragione soltanto essa non pud mai essere grande".
Essere politici, cioé vivere nella polis, per i Greci significava abbandonare la violenza e riporre
ogni fiducia nella forza persuasiva del discorso.

Al contrario, la sfera della costrizione e della necessita era considerata pre-politica, tipica
della famiglia , in cui il capofamiglia esercitava un potere dispotico sugli schiavi, sui figli e sulla
moglie (anche se a livelli diversi), o degli imperi barbarici dell'Asia, il cui dispotismo non a caso
veniva sovente paragonato a quello della sfera domestica. La comunita naturale della casa era
ritenuta dai Greci il frutto della necessita: bisognava provvedere, tramite il lavoro (attivita non
libera, ma tipica degli schiavi), al nutrimento e a tutti gli altri bisogni biologici dei figli. E per
questo che gli schiavi venivano considerati letteralmente "non-uomini", perché sottoposti al
regno della costrizione: non potevano ritenersi propriamente uomini, cioé liberi dalla necessita.
Al contrario, la polis era la sfera della liberta. L'unica relazione tra le due sfere era rappresentata
dal fatto che il soddisfacimento delle necessita naturali della sfera domestica (gravanti
prevalentemente sul lavoro servile) costituiva il presupposto per liberare il cittadino dalle
incombenze materiali e consentirgli cosi di dedicarsi interamente al protagonismo pubblico.

"Cio0 che tutti i filosofi greci, anche se contrari alla polis, tenevano per certo - scrive la Arendt
- & che la liberta risiede esclusivamente nella sfera politica, mentre la necessita & soprattutto un
fenomeno pre-politico, caratteristico dell'organizzazione domestica privata, e che la forza e la
violenza sono giustificate in questa sfera perché sono i soli mezzi per aver ragione della necessita
- per esempio, mediante il dominio sugli schiavi - e diventare liberi. Poiché tutti gli esseri umani
sono soggetti alla necessita, essi sono disposti alla violenza verso gli altri; e questa non ¢ altro
che l'atto pre-politico di liberarsi dalla necessita della vita in nome della liberta del mondo.
Questa liberta é la condizione essenziale di quella che i Greci chiamavano felicita, eudaimonia,
che era una condizione oggettiva legata prima di tutto alla ricchezza e alla salute.

Essere poveri o essere ammalati significava essere soggetti alla necessita fisica, ed essere
schiavi significava essere soggetti, in aggiunta, alla violenza umana. Questa duplice e
raddoppiata "infelicita" della schiavitu era del tutto indipendente dal reale benessere soggettivo
dello schiavo.

Alla radice della coscienza politica greca c'¢, dunque, una straordinaria consapevolezza della
superiorita della vita libera sul regno della necessita naturale (consistente cioé nell'assicurarsi i
mezzi di sussistenza e di alimentazione del processo vitale). Tale orientamento si ¢ mantenuto
anche presso i Romani, ma con la crisi del loro impero e l'affermarsi della societa cristiano-
medioevale la civilta della politica decade e, con essa, anche il primato della vita attiva. In
verita, osserva la Arendt, gia con Platone e Aristotele era iniziato il processo di pensiero che

6/ Istituto De Gasperi - Bologna



avrebbe portato alla successiva svalutazione della "vita activa" a vantaggio della "vita
contemplativa".

L'autrice ritiene che questo processo di negazione della vita attiva e, al suo interno, di
sparizione dell' "agire politico" nell'ambito di un'indistinta sfera del "fare", sia al tempo stesso un
processo inevitabile e negativo, che la modernita ha portato a compimento (in particolare
attraverso la rivoluzione cartesiana, che ha radicato nel soggetto ogni fonte di certezza e di
verita). Dal dubbio cartesiano discende la nuova teoria della conoscenza, caratterizzata
dall'abbandono del tentativo di comprendere la natura o, piu in generale, di conoscere le cose
non prodotte dall'uomo, per volgersi esclusivamente alle cose che devono la loro esistenza
all'vomo: trionfo dell'lhomo faber. Ma se 1' "agire politico" era stato sconfitto dalla vita
contemplativa affermatasi in particolare con il cristianesimo, anche 1'homo faber deve cedere il
posto all'animal laborans, cioé al primato dell'attivita che ha come unico scopo la conservazione
materiale della vita. Con sguardo pessimistico, la Arendt ritiene che nel mondo moderno l'agire
politico, cioé la parte piu nobile e propriamente umana, sia divenuto "impossibile" e che, anzi, la
stessa attivita di produzione degli oggetti (il "fare" produttore delle "opere") stia cedendo il
posto al meschino darsi da fare per sopravvivere.

La fine della politica ci consegna in modo ineluttabile alla "societa del lavoro" e ci trasforma
in "impiegati”, "come se - scrive la Arendt - la vita individuale in effetti fosse stata sommersa
dal processo vitale della specie e la sola decisione attiva ancora richiesta all'individuo fosse di
lasciare andare, per cosi dire di abbandonare la sua individualita, la fatica e la pena di vivere
sentite ancora individualmente, e di adagiarsi in un attonito, "tranquillizzato", tipo funzionale
di comportamento". Dal pessimismo di Vita activa trapela, proprio nelle pagine finali, una luce
di speranza derivante dalla forza del pensiero, presente negli uomini che si dedicano all'arte e
alla ricerca scientifica.

E alla Vita della mente (1978) é dedicato 1'ultimo lavoro, incompiuto, della Arendt, composto
di tre parti: pensare, volere, giudicare (solo le prime due sono complete). Le attivita della mente
sono si invisibili, in quanto rappresentano cio che ¢ assente ai sensi, ma attraverso il linguaggio e
le parole di cui si servono si mantengono in contatto con il mondo. A tal proposito, di grande
significato & l'analisi dedicata alla "metafora", attraverso cui "il linguaggio ci permette di
pensare, cioé di avere commercio con il mondo sensibile, proprio perché consente di "portare
oltre" - metaphoreéin - le nostre esperienze sensibili".

In questo modo, attraverso il linguaggio (cosi sembra suggerire l'ultima ricerca della Arendt),
che colma la frattura tra il mondo sensibile e quello della mente, puo derivare all'uvomo una via
di scampo a quella passivita e a quel conformismo di massa che sono all'origine della "banalita
del male" degli uomini troppo "normali", impiegati e burocrati di un meccanismo infernale in cui
sono assenti il pensiero e la liberta dell'agire.

A conclusione della trattazione sulla Arendt proponiamo la lettura di alcuni significativi brani
tratti da Vita activa. La condizione umana.

DISCORSO E AZIONE

(TESTO) Discorso e azione rivelano questa unicita nella distinzione [tipica dell'uomo]. Mediante
essi, gli uomini si distinguono anziché essere meramente distinti; discorso e azione sono le
modalita in cui gli esseri umani appaiono gli uni agli altri non come oggetti fisici, ma in quanto
uomini. Questo apparire, in quanto & distinto dalla mera esistenza corporea, si fonda
sull'iniziativa, un'iniziativa da cui nessun essere umano puo astenersi senza perdere la sua
umanita. Non & cosi per nessun'altra attivita della vita activa. Gli uomini possono benissimo

7/ Istituto De Gasperi - Bologna



vivere senza lavorare, possono costringere gli altri a lavorare per sé, e possono benissimo
decidere di fruire e godere semplicemente del mondo delle cose senza aggiungere da parte loro un
solo oggetto d'uso; la vita di uno sfruttatore o di uno schiavista e la vita di un parassita possono
essere inique, ma essi certamente sono esseri umani. Ma una vita senza discorso e senza azione -
certamente il solo modo di vita che genuinamente ha rinunciato a ogni apparenza e a ogni
vanita nel senso biblico del termine - & letteralmente morta per il mondo; ha cessato di essere
una vita umana perché non é piu vissuta fra gli uomini.

Con la parola e con l'agire ci inseriamo nel mondo umano, e questo inserimento ¢ come una
seconda nascita, in cui conformiamo e ci sobbarchiamo la nuda realta della nostra apparenza
fisica originale. Questo inserimento non ci viene imposto dalla necessita, come il lavoro, e non ci
¢ suggerito dall'utilita, come l'operare. Puo essere stimolato dalla presenza di altri di cui
desideriamo godere la compagnia, ma non ne ¢ mai condizionato. II suo impulso scaturisce da
quel cominciamento che corrisponde alla nostra nascita, e a cui reagiamo iniziando qualcosa di
nuovo di nostra iniziativa.

Agire, nel senso piu generale, significa prendere un'iniziativa, iniziare (come indica la parola
greca archéin, "incominciare", "condurre", e anche "governare"), mettere in movimento qualcosa
(che & il significato originale del latino agere). Poiché sono initium, nuovi venuti e iniziatori
grazie alla nascita, gli uomini prendono l'iniziativa, sono pronti all'azione. [Initium] ergo ut
esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit ("perché ci fosse un inizio fu creato l'uvomo, prima
del quale non esisteva nessuno", dice Agostino nella sua filosofia politica). Questo inizio non &
come l'inizio del mondo, non é l'inizio di qualcosa ma di qualcuno, che ¢ a sua volta un
iniziatore. Con la creazione dell'uomo, il principio del cominciamento entro nel mondo stesso, e
questo, naturalmente, & solo un altro modo di dire che il principio della liberta fu creato quando
fu creato I'vomo, ma non prima.

E' nella natura del cominciamento che qualcosa di nuovo possa iniziare senza che possiamo
prevederlo in base ad accadimenti precedenti. Questo carattere di sorpresa iniziale & inerente a
ogni cominciamento e a ogni origine. Cosi l'origine della vita della materia inorganica &
un'infinita improbabilita dei processi inorganici, proprio come la nascita della terra dal punto di
vista dei processi dell'universo, o I'evoluzione della vita umana dalla vita animale. Il nuovo si
verifica sempre contro la tendenza prevalente delle leggi statistiche e della loro probabilita; che
a tutti gli effetti pratici, quotidiani, corrisponde alla certezza; il nuovo quindi appare sempre
alla stregua di un miracolo. Il fatto che 1'nomo sia capace di azione significa che da lui ci si puo
attendere I'inatteso, che & in grado di compiere cio che ¢ infinitamente improbabile. E cio &
possibile solo perché ogni uomo € unico e con la nascita di ciascuno viene al mondo qualcosa di
nuovo nella sua unicita. Di questo qualcuno che é unico si puo fondatamente dire che prima di
lui non c’era nessuno. Se I'azione come cominciamento corrisponde al fatto della nascita, se
questa ¢ la realizzazione della condizione umana della natalita, allora il discorso corrisponde al
fatto della distinzione, ed ¢ la realizzazione della condizione umana della pluralita, cioé del
vivere come distinto e unico essere tra eguali.

Azione e discorso sono cosi strettamente connessi perché I’atto primordiale e specificamente
umano deve nello stesso tempo contenere la risposta alla domanda posta ad ogni nuovo venuto:
“Chi sei?”. 1l rivelarsi del proprio essere & implicito sia nelle parole sia nelle azioni; tuttavia é
evidente che l’affinita tra discorso e rivelazione & molto piu stretta di quella tra azione e
rivelazione, proprio come I’affinita fra azione e cominciamento ¢ molto piu stretta di quella fra
discorso e cominciamento, sebbene molti, forse la maggior parte degli atti, siano compiuti in
forma di discorso. Ad ogni modo, senza essere accompagnata dal discorso, non solo I’azione
perderebbe il suo carattere di rivelazione, ma anche il suo soggetto; non uomini che agiscono, ma
robot che eseguono realizzerebbero cio che, umanamente parlando, rimarrebbe incomprensibile.
L’azione senza discorso non sarebbe piu azione perché non avrebbe piu un attore, e l’attore,
colui che compie atti, & possibile solo se nello stesso tempo sa pronunciare delle parole. L’azione

8/ Istituto De Gasperi - Bologna



che egli inizia ¢ rivelata agli uomini dalla parola, e anche se il suo gesto puo essere percepito
nella sua nuda apparenza fisica senza accompagnamento verbale, acquista rilievo solo
I’espressione verbale mediante la quale egli identifica se stesso come attore, annunciando cio che
fa, che ha fatto o che intende fare.

Nessun’altra attivita umana esige il discorso nella stessa misura dell’azione. In tutte le altre
attivita, il discorso gioca un ruolo subordinato, come mezzo di comunicazione o mero
accompagnamento di qualcosa che si  potrebbe compiere in silenzio. (...)
Agendo e parlando, gli uomini mostrano chi sono, rivelano attivamente l'unicita della loro
identita personale, e fanno cosi la loro apparizione nel mondo umano, mentre le loro identita
fisiche appaiono senza alcuna attivita da parte loro nella forma unica del corpo e nel suono della
voce. (...)

Questa capacita di rivelazione del discorso e dell’azione emerge quando si & con gli altri; non
per, né contro gli altri, ma nel semplice essere insieme con gli altri. Sebbene nessuno sappia chi
egli riveli quando si esprime con gesti o parole, tuttavia deve correre il rischio della rivelazione
(...). Data questa sua inerente caratteristica di rivelare I’agente mentre agisce, I’azione ha
bisogno per il suo completo manifestarsi della luce splendente che un tempo era chiamata gloria
e che & possibile solo nella sfera pubblica.

Senza il rivelarsi dell’agente nell’atto, I’azione perde il suo carattere specifico e diventa una
forma di realizzazione tra le altre. Allora ¢ un mezzo rivolto a uno scopo proprio come il fare &
un mezzo per produrre un oggetto. E cio avviene ogni volta che 'essere insieme degli uomini
venga a mancare, quando cioé gli uomini sono solo per o contro gli altri, come per esempio nella
condizione di guerra, in cui gli uomini entrano in azione e usano la violenza allo scopo di
realizzare certi obiettivi per la propria parte o contro il nemico. In questi casi, che ovviamente
sono sempre esistiti, il discorso diventa “mera chiacchera”, un semplice mezzo in piu per
raggiungere un fine, sia che serva ad ingannare il nemico o stordire con la propaganda; in questo
caso le parole non rivelano nulla, la rivelazione viene solo dai semplici atti, e questo risultato,
come ogni altro, non puo rivelare il “chi”, I'identita unica e distinta dell’agente.

In queste situazioni I’azione perde la qualita che le fa trascendere la mera attivita produttiva,
che, dall’'umile fabbricazione degli oggetti d’uso alla ispirata creazione delle opere d’arte, non ha
piu significato di quanto ne riveli il prodotto finito e non intende mostrare piu di quanto sia
apertamente visibile al termine del processo di produzione. L’azione senza un nome, un “chi”
che le sia annesso, é priva di significato, mentre un’opera d’arte mantiene la sua fisionomia sia
che ne conosciamo sia che non ne conosciamo ’autore.

H.Arendt, Vita Activa, cit.pp.128-132

COMMENTO. La caratteristica essenziale della condizione degli uomini & quella di essere "unici"
e, contemporaneamente, "plurali". Si tratta di una condizione paradossale: "la paradossale
pluralita di esseri unici"). A differenza di tutti gli altri esseri viventi, 'nomo puo comunicare se
stesso e non semplicemente qualcosa, come l'aver sete o fame, il provare affetto, ostilita o
timore. La modalita con cui gli uomini si manifestano come uomini &, secondo la Arendt,
anch'essa unica, e si esplica attraverso il discorso e l'azione. Una vita senza discorso e azione
sarebbe, dunque, una vita non umana. Per quanto l'uomo possa fare a meno di mettere in opera
le altre due forme della vita attiva - cioé il lavoro e la produzione di oggetti -, come spesso &
avvenuto nella storia, quando ad esempio gli uomini liberi hanno usato gli schiavi, se
rinunciasse all'interazione dialogica e politica (discorso e azione) perderebbe il tratto
fondamentale della sua umanita: l'appartenenza al mondo degli uomini, ossia il confronto con i
suoi simili (pluralita e unicita).

9/ Istituto De Gasperi - Bologna



Attraverso la parola e l'azione, I'uomo fa il suo ingresso nel mondo propriamente umano, e cio
significa che egli vive una seconda nascita. La nascita biologica inserisce I'nomo nel regno della
necessita naturale, in cui dominano I'animal laborans e 'homo faber; la nascita politica segna un
"nuovo inizio", in cui l'nomo diventa "iniziatore", cioé "colui che mette in movimento" lo spazio
pubblico del governo libero della citta. E interessante soffermarsi sull esegesi agostiniana
dell'inizio, che la Arendt presenta in una nota al suo testo: "Per Agostino - ella scrive - i due inizi
erano cosi diversi che egli uso una parola per indicare quell'inizio che é l'uvomo (initium), e
un'altro per indicare l'inizio del mondo: principium, che é la traduzione tradizionale del primo
versetto della Bibbia. Come risulta dal De Civitate Dei, 11, 32, la parola "principio" aveva per
Agostino un significato assai meno radicale: il principium del mondo infatti "non ita dictum
tamquam primum hoc factum sit, cum ante fecerit Angelos" ("non & detto nel senso che Dio lo
abbia fatto per primo, avendo prima creato gli Angeli"). Non si puo dire, quindi, che prima del
mondo non vi fosse "nulla", come invece si puo dire che prima dell'uomo non vi era "nessuno").
L'identita di ogni essere umano ("il chi €") non si rivela pienamente in "cio che egli fa", ma
propriamente nella "prassi politica", cioé nell'agire insieme con gli altri, quando il soggetto &
"attore", che si rende manifesto ai suoi simili (pluralita e unicita). Il modello di azione a cui la
Arendt pensa € quello dell'eroe omerico, che compie "grandi gesta" e sa "pronunciare grandi
parole", o, piu in generale, del cittadino che sa prendere la parola in pubblico, intervenendo nel
dialogo politico comune: una sfera, quella pubblica, che, se non é evidentemente del tutto
disinteressata, ¢ comunque illuminata dalla luce del bene comune. L'enfasi che la Arendt pone
sulla parola, che & un tratto inconfondibile della sua "grecita inattuale", va intesa in maniera
corretta: l'autrice concepisce il discorso non come linguaggio tendente a comunicare o a dare
informazioni (come ¢ tipico dell'uso moderno), ma come "gioco reciproco della parola, e
precisamente la possibilita che i diversi esseri umani possano esprimersi sugli affari comuni in
uno spazio comune" (A. Dal Lago, Introduzione, in H. Arendt, Vita activa, cit., p. XIX).

La violenza domina nel regno della necessita naturale e della costrizione, non in quello della
politica, e, dunque, quando "gli uomini sono solo per o contro gli altri, allora il discorso diventa
inutile "chiacchiera", mero pretesto per raggiungere un fine di parte e I'uomo non si rivela piu
attraverso le parole, ma si cela dietro di esse. Dove ci sono guerra o violenza, li la politica &
morta.

LA SOSTITUZIONE DEL "FARE" ALL'"AGIRE": UN ATTENTATO ALLA DEMOCRAZIA

(TESTO) Questo tentativo di sostituire all'agire il fare & palese nell'intero corpo di argomenti
avanzati contro la "democrazia": essi, per quanto siano ben escogitati e coerenti, finiscono
sempre in attacchi contro la politica nella sua essenza.

I pericoli inerenti all'azione derivano tutti dalla condizione umana della pluralita, che ¢ la
condizione sine qua non di quello spazio della presenza che é la sfera pubblica. Ne consegue che
il tentativo di eliminare questa pluralita equivale ad abolire la sfera pubblica stessa. La piu
evidente protezione dai pericoli della pluralita é la monarchia, in tutte le sue varieta, dalla
assoluta tirannia di uno contro tutti al dispotismo benevolo e a quelle forme di democrazia in cui
molti formano un corpo collettivo cosi che il popolo "é molti in uno" e si costituisce come un
"monarca". La soluzione platonica del re-filosofo, la cui "saggezza" risolve le difficolta
dell'azione come se si trattasse di problemi solubili dalla conoscenza, € solo una - e certo non
delle meno tiranniche - varieta di. governo monarchico: di potere-di-uno-solo. Il guaio di queste
forme di governo non ¢ tanto che sono crudeli (perché spesso non lo sono), ma piuttosto il fatto
che funzionano troppo bene. I tiranni, se sanno il fatto loro, possono ben essere "miti e gentili in
ogni cosa" come Pisistrato, il cui governo anche nell'antichita fu paragonato all' "eta dell'oro di
Cronos"; le loro misure possono apparire veramente non-tiranniche e benefiche agli occhi

10/ Istituto De Gasperi - Bologna



moderni, specialmente quando sappiamo che il solo - anche se non riuscito - tentativo di abolire
la schiavitu nell'antichita fu compiuto da Periandro, tiranno di Corinto. Ma tutti hanno in
comune l'esclusione dei cittadini dalla sfera pubblica e 'insistenza con cui li invitano a badare ai
propri affari mentre solo chi governa "deve attendere agli affari pubblici". E cio sara stato
senz'altro un incoraggiamento all'industriosita e all'intraprendenza private, ma i cittadini
avrebbero potuto vedere in questa linea di condotta null'altro che il tentativo di privarli del
tempo necessario per partecipare ai loro affari comuni. Sono i vantaggi di breve portata della
tirannia, i vantaggi della stabilita, sicurezza e produttivita, da cui ci si deve guardare se non
altro perché aprono la strada a un'inevitabile perdita di potere, anche se le loro reali
conseguenze disastrose possono verificarsi in un futuro relativamente lontano.

Vita Activa, cit. pp. 162-163

COMMENTO. La pluralita dei protagonisti ¢ il tratto essenziale dell'agire politico, cioe dell'agire
propriamente umano all'interno dello spazio pubblico. Ci sembra interessante rinviare ad alcune
pagine molto acute della Vita activa (pp. 44-52) in cui l'autrice si sofferma sulla parola privacy.
Riportiamo solo qualche considerazione: "Vivere una vita interamente privata significa prima di
tutto essere privati delle cose essenziali a una vita autenticamente umana: essere privati della
realta che ci deriva dall'essere visti e sentiti dagli altri, essere privati di un rapporto "oggettivo"
con gli altri, quello che nasce dall'essere al tempo stesso in relazione con loro e separati da loro
grazie alla mediazione di un mondo comune di cose, privati della possibilita di acquistare
qualcosa di piu duraturo della vita stessa. La privazione implicita nella privacy consiste
nell'assenza degli altri; in questo caso, ai loro occhi, I'nvomo privato non appare, e quindi & come
se non esistesse. Qualunque cosa faccia rimane senza significato e senza conseguenze per le altre
persone, e cio che a lui importa e privo di interesse per loro" (p.44). La condizione di
"privatezza" e di isolamento degli uomini &, come si ricordera, una delle cause della perdita della
liberta, secondo la Arendt di Le origini del totalitarismo. Nel brano appena proposto l'autrice
inserisce alcuni esempi storici di tirannide in una cornice teorica: se il governo cade nelle mani di
un solo uomo, per quanto esperto o gentile sia, inevitabilmente questo portera alla perdita della
liberta. Il tentativo platonico di affidare il governo al re-filosofo rappresenta il modello piu
sofisticato di dispotismo, con il suo inevitabile corollario della scissione tra chi deve comandare e
chi deve obbedire e, dunque, con la fine della politica, intesa come spazio dell'attivita plurale
degli uomini. Interessante osservare che la Arendt ritiene che il totalitarismo del Novecento,
una forma terribilmente nuova di tirannide, si sia potuto originare anche grazie alla scomparsa,
a partire dalla crisi della citta-stato greco-romana, della politica, evento fortemente ingigantito
nella contemporanea societa di massa. A tal proposito si legga il seguente passo della Arendt:
"La sfera pubblica, in quanto mondo comune, ci riunisce insieme e tuttavia ci impedisce, per
cosi dire, di caderci addosso a vicenda. Cio che rende la societa di massa cosi difficile da
sopportare non €, o almeno non é principalmente, il numero delle persone che la compongono,
ma il fatto che il mondo che sta tra loro ha perduto il suo potere di riunirle insieme, di metterle
in relazione e di separarle. La stranezza di questa situazione ricorda una seduta spiritica dove
alcune persone raccolte attorno a un tavolo vedono improvvisamente, per qualche trucco
magico, svanire il tavolo in mezzo a loro, cosi che due persone sedute da lati opposti non
sarebbero soltanto separate, ma sarebbero anche del tutto prive di relazioni, non essendoci
niente di tangibile tra loro" (p. 39).

IL NUOVO INIZIO

11/ Istituto De Gasperi - Bologna



(TESTO) Se lasciate a se stesse, le faccende umane possono solo seguire la legge della mortalita,
che é la piu certa e implacabile legge di una vita spesa tra la nascita e la morte. E' la facolta
dell'azione che interferisce con questa legge perché interrompe l'inesorabile corso automatico
della vita quotidiana, che a sua volta abbiamo visto interferire col ciclo del processo vitale
biologico, e interromperlo. Il corso della vita umana diretto verso la morte condurrebbe
inevitabilmente ogni essere umano alla rovina e alla distruzione se non fosse per la facolta di
interromperlo e di iniziare qualcosa di nuovo, una facolta che ¢ inerente all'azione, e ci ricorda in
permanenza che gli uomini, anche se devono morire, non sono nati per morire ma per
incominciare. Tuttavia, proprio come, dal punto di vista della natura, il movimento rettilineo
del corso della vita dell'uomo tra la nascita e la morte sembra una peculiare deviazione dalla
comune regola naturale del movimento ciclico, cosi l'azione, dal punto di vista dei processi
automatici che sembrano determinare il corso del mondo, assomiglia a un miracolo. Nel
linguaggio della scienza naturale, essa & "l'improbabilita infinita che si verifica regolarmente".
L'azione é in effetti I'unica facolta dell'uvomo capace di operare miracoli, come Gesu di Nazareth -
la cui comprensione di questa facolta puo essere paragonata per la sua originalita senza
precedenti alla comprensione socratica delle possibilita del pensiero - doveva sapere benissimo,
quando paragonava il potere di perdonare al potere piu generale di far miracoli, ponendoli allo
stesso livello e alla portata dell'uomo.

IT miracolo che preserva il mondo, la sfera delle faccende umane, dalla sua normale,
"naturale" rovina € in definitiva il fatto della natalita, in cui & ontologicamente radicata la
facolta di agire. E, in altre parole, la nascita di nuovi uomini e il nuovo inizio, l'azione di cui essi
sono capaci in virtu dell'esser nati. Solo la piena esperienza di questa facolta puo conferire alle
cose umane fede e speranza, le due essenziali caratteristiche dell'esperienza umana che
l'antichita greca ignord completamente. E questa fede e speranza nel mondo che trova forse la
sua piu gloriosa e efficace espressione nelle poche parole con cui il vangelo annuncio la "lieta
novella" dell'avvento: "Un bambino ¢ nato tra noi".

Vita activa, p. 182

COMMENTO. In questo brano, che conclude il capitolo dedicato all'azione di Vita activa, la
Arendt ritorna sul tema dell'agire politico che, in quanto libero, riesce a rompere il ciclo
ricorrente del divenire che procede inesorabilmente verso la morte. Nelle parti immediatamente
precedenti, I'autrice aveva accennato a due gesti significativi dell'azione dell'uomo libero: il
perdono e la promessa (entrambi di chiaro sapore biblico). Quando siamo perdonati, osserva la
Arendt, siamo alleggeriti dalle conseguenze necessarie di cio che abbiamo fatto e, dunque, siamo
di nuovo liberi di agire, senza essere vittime del passato. Quando facciamo una promessa, ci
impegniamo di fronte agli altri, avvertiamo la presenza plurale degli uomini. Senza il perdono
saremmo schiavi e vittime per sempre del nostro passato; senza la promessa, saremmo soli e
privi di identita (infatti, gli altri sono per ognuno di noi fonte di identita). Si interpreti alla luce
di questo il riferimento a Gesu di Nazareth, che paragonava il potere di fare miracoli al potere di
perdonare: entrambe le facolta interrompono il corso necessario e naturale delle cose,
sospendono le leggi ordinarie. Per questo la Arendt conclude la sua argomentazione affermando
che il miracolo piu grande, quello che impedisce al mondo di andare verso la sua fatale rovina, &
il fatto della natalita. Il nuovo inizio e la nascita, con la loro straordinaria imprevedibilita,
hanno il potere di interrompere il processo naturale della mortalita. Detto in altre parole, l'agire
apre lo spazio della liberta, in quanto ¢ imprevedibile: emerge da questa prospettiva quella che
acutamente & stata definita "un'immagine della societa e della politica turbolenta",
corrispondente a "un'idea di liberta politica del tutto opposta a quella ossessione dell'ordine che,

12/ Istituto De Gasperi - Bologna



da Hobbes in poi, permea la moderna concezione del politico" (A. Dal Lago, Introduzione a Vita
activa, cit., p. XVIII).

13/ Istituto De Gasperi - Bologna



