Di seguito: full text dell’intervento in lingua italiana e inglese.

Claudio Bernardi /! teatro sociale come arte dei corpi

Definiamo come teatro sociale I’attivita liminale e performativa fatta da e con persone, gruppi, comunita,
collettivita, in situazione di formazione, cura e disagio con il supporto o meno di professionisti. Il fine ¢
I’essere e il benessere delle persone o, almeno, la riduzione del loro malessere.

1. Il corpo in azione

Marcel Mauss definiva il corpo come il primo e piu naturale strumento dell’uomo. Al suo saggio' sulle
tecniche corporee si deve I’inizio di una serie di studi e ricerche relative al corpo in azione, che spaziano
dalla prossemica alle arti performative, dalle diverse pratiche di assimilazione e incorporazione
(embodiment) della cultura alle indagini relative ai comportamenti e a cid che Pierre Bourdieu chiama
habitus, o strutturazione psicofisica del nostro vivere e stare al mondo®.

Per tecniche corporee si intende tutto cio che il corpo puo fare, in termini di azione, di capacita organiche
e di risposta ad esigenze fisiologiche, di movimento degli arti, dei muscoli, delle membra, di capacita di
afferrare, manipolare, plasmare, lavorare, e di espressivita e comunicazione, nella vita quotidiana o in
situazioni straordinarie, nelle relazioni affettive e sessuali, nelle attivita artistiche, rituali, ludiche, festive.

La parola tecnica deriva dal greco téchne cio¢ arte, perizia nel saper fare ed operare. Le tecniche corporee
vengono usate da tutti gli uomini e quindi tutti possiedono o praticano, in vario modo, 1’arte del corpo. La
ricca gamma di tecniche corporee presso le diverse popolazioni e nelle diverse epoche storiche indica che
esse sono costruzioni culturali. A differenza degli animali I’uomo non nasce gia “imparato”, ma ha bisogno
di un lungo addestramento del proprio corpo e di un variabile e consapevole esercizio dello stesso per
vivere e sopravvivere. L'arte di addestrare ed educare il corpo umano assume le piu diverse forme nelle
diverse societa. Esse dipendono dal sistema socioculturale in cui si vive. Ogni collettivita stabilisce quali
comportamenti e quali azioni siano accettabili o meno, in relazione ad una concezione del mondo
esplicitata da rappresentazioni, immagini e narrazioni. Miti e riti stabiliscono le intersezioni dei diversi
piani del corpo umano: fisico, psichico, sociale. C’¢ perd una grande differenza nell’uso delle arti del corpo
tra societa tradizionali e societa moderne. Nelle prime I’agire umano ¢ standardizzato, con ruoli, usi e
costumi rigidi. L abito fa il monaco. Fa la persona. L’abito dice chi sei, cosa fai, che posti occupi nel
mondo. E ordina la comunita. Nelle societa moderne e libere dell’innovazione, al contrario, ¢ il monaco
che fa I’abito. Chi essere o diventare, cosa fare o con chi stare dipende dalle scelte della persona.

Analoga differenza si nota nell’uso delle tecniche performative, come quelle, ad esempio, della danza. La
loro capacita di spezzare lo spazio, il tempo, 1’agire quotidiano dimostra che le tecniche corporee non
servono solo ad adeguarsi ai modelli sociali, ma anche, nei tempi liminali come quelli festivi, a trasgredirli,
rinnovarli. Ma nelle societa tradizionali la danza - quale, come, quando e cosa danzare - ¢ sempre la stessa.
Le forme artistiche nelle societa tradizionali sono extraquotidiane, fissate e ripetitive in quanto considerate
perfette, funzionali alla rigenerazione comunitaria. Al contrario in quelle moderne la creazione e
I’innovazione sono continue. Non si balla mai lo stesso ballo. Ognuno balla come, quando, cio che gli pare
e piace. Le forme artistiche nelle societa moderne sono quotidiane, libere e innovative, funzionali alla
rigenerazione dei soggetti, singolari e plurali. Victor Turner chiamava le prime societa liminali, le seconde
liminoidi’.

Nel nostro mondo globale convivono modernita e tradizione. Vigono due opere essenziali. La formazione
dei corpi individuali e quella dei corpi sociali, strettamente interdipendenti. Per conciliare la cura
individuale occidentale con la preminenza comunitaria orientale il teatro sociale fa proprio I’approccio
biopsicosociale della medicina, ovvero la cura, formazione ed espressione contestuale della persona. Tale
approccio discende dalla constatazione dei limiti delle tecniche corporee separate e specifiche del biologico
(medicina, fisiologia, ginnastica, sport, salute, terapie, nutrizione, sesso, ecc.), dello psichico (emotivo,

! Marcel Mauss, Le tecniche del corpo (1936), ETS, Pisa 2017.
2 Pierre Bourdieu, La distinzione. Critica sociale del gusto (1979), Il Mulino, Bologna 1983.
? Victor Turner, Dal rito al teatro (1982), I1 Mulino, Bologna 1986, pp. 49-115.



affettivo, cognitivo, immaginifico, traumatico, empatico, erotico ecc.) e del sociale (etico, politico,
giuridico, economico, familiare, associativo, comunitario, ecc.).

2. Creare se stessi

Bob Dylan, nel documentario a lui dedicato da Martin Scorsese, dice che “la vita non ¢ cercare se stessi,
ma creare se stessi”. Aggiunge poi: “e creare cose”*. Creare se stessi. Come? Ad Adolphe Appia dobbiamo
la definizione del teatro come “arte vivente” ossia arte dei corpi. Rimproverava gli artisti perché
producevano opere morte, in quanto incapaci di generare processi artistici fuori dai teatri. Secondo lui, le
opere d’arte e gli spettacoli in generale sono idolatria. L’arte teatrale, invece ci dovrebbe portare alla liberta
della vita. A fare di ogni vita un’opera d’arte. L’arte teatrale ¢ ’unica che si serve del corpo vivo per
trasmetterci la sua opera. L’unica arte in cui il corpo ¢ allo stesso tempo oggetto e soggetto. Siccome
ciascuno di noi € un corpo, ciascuno puo essere 1’autore, 1’attore e I’artefice della propria vita. Per Appia
I’arte non ¢ imitazione, ma ricerca e comunione sociale della bellezza. Si tratta perd non di creare belle
opere, ma belle persone. E belle comunita. Come? Partiamo dall’adagio di Shakespeare: “Tutto il mondo
¢ un palcoscenico, e gli uomini e le donne sono soltanto attori. Hanno le loro uscite come le loro entrate, e

nella vita ognuno recita molte parti, ed i suoi atti sono sette etd”™.

Nella sua descrizione fulminante di queste eta, Shakespeare ne sintetizza in pochi tratti il comportamento
caratteristico. Ne approfittiamo per citare esempi di teatro sociale in quelle eta, per dimostrare come si
aiutano le persone a creare e formare “se stesse e cose”.

“Prima, l'infante che miagola e vomita in braccio alla nutrice”. Piu che la nutrice ¢ oggi la madre che fin
dalla nascita intraprende il fondamentale gioco della comunicazione corporea col bambino. Se lo fa con
altre madri e infanti in modo ludico abbiamo la danzatricita, un connubio di danza e motricita. Si tratta di
uno dei tanti linguaggi e giochi teatrali in uso dentro e fuori i luoghi dell’infanzia®,

“Lo scolaro poi, piagnucoloso, la sua brava cartella, la faccia rilucente nel mattino, che assai malvolentieri
striscia verso la scuola a passo di lumaca”. Dalle elementari all’universita, i percorsi scolastici sono zeppi
di proposte di teatro educativo e scolastico. In gran parte mirano alla produzione di saggi e spettacoli per
un’educazione alla cultura e all’arte. Nell’ottica del teatro sociale, in cui contano piu i processi che i
prodotti, le tecniche corporee vengono utilizzate piu nella direzione della formazione della persona per le
competenze della vita, life skills e soft skills (saper parlare in pubblico, problem solving, creativita,
empatia, lavorare in quadra, ecc.) e per impegnarsi nella cittadinanza attiva dell’inclusione, dell’impegno
ambientale e del rispetto degli altri, affrontando insieme tematiche nevralgiche come il bullismo, il
razzismo, I’omofobia, le dipendenze, eccetera’.

“E poi l'innamorato, che ti sospira come una fornace, e in tasca una ballata tutta lacrime sopra le ciglia
della sua adorata”. L immagine e il culto del proprio corpo nella competizione erotica possono avere effetti
collaterali devastanti quando la dipendenza dalle rappresentazioni sociali della bellezza, magrezza, tonicita
¢ prevalente. La conoscenza e la pratica ludica ed espressiva del proprio corpo nei laboratori teatrali non
funzionano solo come scoperta dei propri talenti, ma anche come processo di consapevolezza, di sviluppo
delle potenzialita relazionali e di accettazione dei limiti del proprio corpo. Nei casi negativi dei disturbi
del comportamento alimentare o delle diverse dipendenze autodistruttive il teatro sociale si affianca ad
altre terapie non farmacologiche per il ritorno alla vita®.

“Poi, un soldato, armato dei moccoli piu strambi, un leopardo baffuto geloso dell'onore, lesto di mano,
pronto a veder rosso, che va a cercar la bubbola della reputazione persino sulla bocca d'un obice”. Lo

* Rolling Thunder Revue. A Bob Dylan Story (USA 2019), regia di Martin Scorsese, 6°, 18” - 24”.

5 William Shakespeare, As you like it, Act 11, Scene VII, vv. 139-166, la traduzione italiana di Come vi piace, Garzanti, Milano
2016, ¢ di Carlo Alberto Corsi e Nemi D’Agostino.

6 Si veda ad es. Maddalena Colombo e Giulia Innocenti Malini (a cura di), Infanzia e linguaggi teatrali. Ricerca e prospettive di
cura in citta, Franco Angeli, Milano 2017.

7 Claudio Bernardi ¢ Maddalena Colombo (a cura di), Per-formazione. Teatro e arti performative nella scuola e nella formazione
della persona, in “Comunicazioni sociali”, XXXIII, 2011, 2.

8 Claudio Bernardi, Giuseppe Fornari e David Le Breton (a cura di), Bodies Exposed. Dramas, Practices and Mimetic Desire, in
“Comunicazioni sociali”’, XXXVIII, 2016, 2.



sportivo ¢ il guerriero contemporaneo. Il teatro sociale non solo collabora ai processi di inclusione, ma
anche al recupero delle persone traumatizzate, perfino nell’estremo caso del coma’.

“E poi il giudice, con un bel ventre tondo, farcito di capponi, occhio severo, barba ritagliata a regola d'arte,
gonfio di sentenze e di luoghi comuni: e in questo modo recita la sua parte”. Come il giudice, ognuno recita
la sua parte come lavoratore e professionista. Sulle dinamiche, i ruoli, le potenzialita, i conflitti, che
esistono in ogni ambiente di lavoro si ¢ sviluppato il settore del teatro in azienda e negli enti pubblici. La
piu nota tecnica teatrale ¢ quella del role playinglo.

“L'eta sesta ti muta ['vomo in magro pantalone in ciabatte, le lenti al naso, la borsa sul fianco, e quelle
braghe usate da ragazzo, ben tenute ma ormai spaziose come il mondo per i suoi stinchi rattrappiti, e il suo
vocione da maschiaccio che ridiventa un falsetto infantile, un suono fesso e fischiante”. Nella terza eta,
liberi da vincoli professionali e spesso anche familiari, ci si pud dedicare a coltivare passioni prima
impedite od ostacolate, quindi a realizzare se stessi. L’eta della pensione pone pero anche gran parte delle
persone in attivitd di cura non solo dei propri familiari, ma anche di altri, attraverso la partecipazione ad
associazioni e gruppi di volontariato con vari scopi. Il fare teatro per scopi ludici, aggregativi e culturali si
estende spesso al teatro sociale e di comunita.

“L'ultima scena infine, a chiuder questa storia strana, piena di eventi, ¢ la seconda infanzia, il mero oblio,
senza denti, senz'occhi o gusto, senza niente”. Come succede nel caso delle demenze senili e
dell’Alzheimer ¢ la comunicazione e 1’attivitd corporea, mescolata alle arti performative, a supplire ai
deficit di socializzazione, relazione, cura, comunicazione degli approcci terapeutici tradizionali''.

3. Creare corpi sociali

Se prendiamo la questione pit impellente di oggi che ¢ la salvaguardia del pianeta, sappiamo che essa
dipende strettamente dall’impegno del maggior numero di soggetti. Il riscaldamento globale, la salute, la
pace, il contrasto alla povertd sono missioni impossibili se nazioni, comunita, associazioni, persone non
trovano il modo di cooperare sia a livello locale che globale.

Ieri come oggi si pone la questione della liturgia civile. Etimologicamente, la liturgia (da (/dos, popolo, ed
ergon, opera) ¢ 1’opera che forma e benefica la collettivita. Nelle societa tradizionali la liturgia ¢ religiosa.
Nell’antica Grecia era il teatro. Sotto I’Impero Romano trionfava lo spettacolo. Nel medioevo la festa.
Nella modernita il culto patriotticolz. Qual ¢ la liturgia imperante oggi?

Secondo Lipovetsky e Serroy ¢ la liturgia del “capitalismo artistico”, creatore e signore dell’uomo estetico,
iperconsumatore di bellezza, che vive nella bellezza e per la bellezza. Per produrre questa bellezza il
Mercato si € sposato con I’Arte. Non ¢ piu il suo nemico. Le avanguardie artistiche non sono piu, come nel
passato, I’opposizione critica alla alienazione e allo sfruttamento delle persone, della natura, del mondo,
ma sono oggi alleate preziose del Mercato. E il sistema produttivo stesso a promuovere le avanguardie, a
cercarle, moltiplicandone tendenze e stili. Basti pensare al design, alla pubblicita, alla moda, al cinema, ai
media, allo spettacolo, le cui estetiche sono sempre piu legate alla seduzione, all’emozione, all’affettivita,
all’immersione sensoriale, al narcisismo. Il Bello non ¢ piu I’orpello per far comprare al pubblico prodotti
seriali e banali. L’Arte non cerca piu di trasformare I’essere umano né di educarlo alla liberta, all’etica
civile o alla verita. L’ Arte ¢ al servizio del Mercato. Il business oggi ¢ vendere esperienze estetiche sempre
piu coinvolgenti, da vivere da protagonisti, nel proprio paese e girando per il mondo. Per il capitalismo
estetico la Bellezza salvera il mondo"’.

Inutile dire che la liturgia del capitalismo estetico non risolve le sofferenze del mondo (miseria, lavoro,
salute, ambiente, fame, disuguaglianze, violenza, ecc.). Anzi'*. Elude e schiavizza la politica intesa come
costruzione del benessere del mondo. Per il quale non basta piu il teatro della rappresentazione. Che

° Luca Zappi, Un teatro necessario. Indagine sociale sull'impatto del teatro nelle situazioni di post coma, Franco Angeli, Milano
2018.

10 Sempre come esempio si cita del gruppo di ricerca dell’Universita Cattolica di Milano Giovanna Zanlonghi (a cura di), /! teatro
al lavoro. Teorie e tecniche del teatro nel mondo del lavoro, in “Comunicazioni sociali”, XXVII, 2005, 2.

""" Alvise Capostrini, Alessandro Manzella, Francesca Caracciolo, Teatro fragile. Guida agli effetti delle pratiche teatrali con i
malati di Alzheimer, Mimesis, Milano-Udine, 2018.

12 Claudio Bernardi, Eros. Sull ‘antropologia della rappresent-azione, Educatt, Milano 2015.

13 Gilles Lipovetsky - Jean Serroy, L 'esthétisation du monde. Vivre a I'dge du capitalisme artiste, Gallimard, Paris 2013.

' Claire Bishops, Inferni artificiali. La politica della spettatorialita nell arte partecipativa (2012), Sossella, Bologna 2015.



sensibilizza, fa magnifiche diagnosi sulle sofferenze umane, convinto che I’azione di pochi influenzi
I’operato di molti. Per numeri e potenza la rappresentazione teatrale non ¢ in grado di competere con quella
mediale. Che si rivela un mondo di chiacchiere, impotente quando si tratta di scendere in campo e agire
insieme. Non a caso prolifera il teatro d’azione come ’applied drama. In esso gruppi di persone si trovano
per affrontare e risolvere le loro problematiche esistenziali e sociali. L’applied theatre contempla diverse
forme di teatro, come 1’animazione teatrale, il teatro dell’oppresso, il teatro politico e civile, il teatro
popolare, il teatro per lo sviluppo, eccetera””. Promosso e condotto da artisti, ma anche da insegnanti,
attivisti, organizzatori di comunita, il teatro d’azione mira alla trasformazione della vita di persone,
comunita, paesi e territori'®,

Incluso nel campo del teatro applicato, il teatro sociale ne amplia le prospettive, insistendo sulla ritualita
quotidiana e sugli eventi di comunita. Elimina la rousseauiana contrapposizione tra teatro e festa'’. Mai e
in nessun luogo come in una festa tutti sono all’opera. Una comunita esiste se ha tempi, spazi, persone,
attivita, riti, racconti, immagini, celebrazioni, ad essa dedicati. L ’apollineo dell’impegno civile non regge
senza il piacere dionisiaco. Il logos si deve fare eros.

L’immagine piu usata della concordia umana ¢ il cerchio festoso di persone di varie razze, eta e culture
che danzano e cantano tenendosi per mano. Non danzano pochi, danzano tutti. Nel primo caso ho uno
spettacolo, nel secondo una festa. Nel primo ho un prodotto, nel secondo un processo di profondo lavoro
con le persone per la costruzione e realizzazione della comunita. Tutto qua il teatro sociale. Il suo scopo,
il benessere e la trasformazione positiva dei Soggetti, viene raggiunto se si arriva al loro autogoverno e
alla loro liberta di realizzare al meglio i propri mondi di vita. Come arte dei corpi, il teatro sociale e di
comunita rovescia il processo creativo per cui non ¢ la vita per I’arte, ma I’arte per la vita. Autori e attori
di questo teatro sono tutti i Soggetti della comunita-mondo che esercitano la loro liberta attraverso la
drammaturgia intesa come creazione, progettazione, l/ife design, espressione e realizzazione del sé, del
gruppo, della comunita'®. Se cio vale per il decorso normale della vita, a maggior ragione il teatro di
comunita vale nei casi di traumi psicosociali dovuti a catastrofi naturali, come i terremoti, o a catene di
distruzione come le guerre.

Se lo strumento fondamentale della modernita-stato era il diritto, nella modernita-mondo lo strumento ¢ la
performance. Ogni strumento puo essere benefico o nocivo. Tutti oggi fanno eventi. Sportivi, culturali,
sociali, politici, religiosi. Non necessariamente creano 1’incontro tra persone, ma possono essere anzi
potenti strumenti di odio, fanatismo, scontro, violenza. Nello scenario contemporaneo i mezzi performativi
si utilizzano sia per la supremazia del potere politico ed economico, sia per realizzare la comunita-mondo.
Tanti sono i possibili esiti del conflitto o della cooperazione delle tre drammaturgie performative del
mondo: il potere dello Stato, il commercio del Mercato e il rito dell’ Associato. Vincera I’Impero globale
di un nuovo Leviatano? O il cosmopolitismo anarchico dell’economia liberistica? O la convivialita
generativa della comunita-mondo?'® 11 teatro sociale, che si occupa per lo pit degli emarginati e degli
oppressi del mondo, ha ben chiaro da che parte stare, assai scontento di essere usato e sfruttato come cura
palliativa. Tifa per la “comunita che viene™*® formata da soggetti aperti e liberi. Consapevole che tutto cio
non potra accadere senza il reciproco riconoscimento di tutti coloro che vogliono spingere avanti la storia
della liberta, dando vita ad una nuova soggettivitd capace di opporsi alla prepotenza dilagante. Una
soggettivita che, riunendo le tante forze positive oggi disperse, frammentate, deluse, ¢ costituita dai milioni
di generativi che si prendono cura delle nostre comunita, creano le nostre imprese, rendono vive le nostre
citta, fanno crescere i nostri ﬁgliZI.

'S Tim Prentki - Sheila Preston (a cura di), The Applied Theatre Reader, Routledge, Oxon-New York 2009.

!¢ Marcia Pompeo Nogueira, Theatre for Development: an Overwiew, «Research in Drama Education: The Journal of Applied
Theatre and Performancey, VII, 2002, 1, pp. 103-108.

17 Jean-Jacques  Rousseau, Lettre a  d’Alembert sur les  spectacles, 1758, in  http://www.espace-
rousseau.ch/f/textes/lettre%20%C3%A0%20d%27alembert%20utrecht%20corrig%C3%A9e.pdf.

18 Claudio Bernardi, I/ teatro sociale. L arte tra disagio e cura, Carocci, Roma 2004.

' Francesco Fistetti, Convivialita. Una filosofia per il XXI secolo, Il Melangolo, Genova 2017.

20 Giorgio Agamben, La comunita che viene, Einaudi, Torino 1990, p. 58: "il fatto nuovo della politica che viene ¢ che essa non
sara piu lotta per la conquista o il controllo dello stato, ma lotta fra lo stato e il non-stato (I’umanita), disgiunzione incolmabile
delle singolarita qualunque e dell’organizzazione statale”.

2! Mauro Magatti, Chiara Giaccardi, Generativi di tutto il mondo unitevi! Manifesto per la societa dei liberi, Feltrinelli, Milano
2014, p. 146.




Claudio Bernardi Social Theatre as a Bodily Art

Social theatre is, according to our definition, a liminal and performative activity, made by and with people,
groups, communities, in situations of training, care and disadvantage, with or without the support of
professionals. The aim is the being and well-being (well-ness) of the people involved, or, at least, a
decrease of their ill-being (ill-ness).

1. The body in action

Marcel Mauss defined the body as the first and most natural of man’s instruments. His essay** on body
techniques was the first of a series of studies and research on the body in action, spanning from proxemics
to performative arts, from the arts of cultural assimilation and embodiment to behavioural research, to what
Pierre Bourdieu calls habitus, the psychophysical structure of our life and our way to be in the world™.

“Body techniques” are everything that the body can do, in terms of: action, organic capacities, capacity to
respond to physiological demands and to move limbs and muscles, ability to catch, manipulate, shape and
model, and ability to express oneself and communicate, both in everyday life and in extraordinary
circumstances, in affective and sexual relations, in artistic, ritual, ludic and festive activities.

The word technique derives from the Greek téchne that is to say art, expertise in knowing how to do things
and work on them. Body techniques are used by every man so everybody owns or practices, in different
ways, the art of the body. The variety of bodily techniques in different populations and historic periods
indicates that they are cultural constructions. Unlike animals, men at birth do not possess any knowledge,
and need a long training of the body, and a variable and conscious exercise of it in order to be able to live
and survive. The art of training and educating the human body takes different forms in different cultures,
depending on the sociocultural system. Every collectivity decides which behaviours and actions are
acceptable in relation to a worldview made explicit in representations, images and narrations. Myths and
rites establish where the different levels of the human body - physical, psychological, social -, intersect.
There is, however, a great difference in the use of the body arts between traditional and modern societies.
In the former, human action is standardised, with rigid roles, habits and customs. Appearance is telling,
everybody is exactly what they look like, and this ensures stability to the community. In the modern and
liberated societies of innovation, on the contrary, appearance is irrelevant, as it can be deceptive: people
are free to choose who they are.

A similar difference reigns in the use of performative arts like, for example, dance. Its ability to break up
space, time and everyday actions shows that body techniques are not only useful to adapt to social models,
but also, in liminal times like the festive ones, to break them up and to renew them. But in traditional
societies dance is always the same: the occasion, the time and the fashion of the dance are fixed, because
artistic forms in traditional societies are kept separate from daily practices, and are fixed and repetitive as
they are considered perfect, and functional to the common regeneration. In modern societies, conversely,
creation and innovation are endless, dances are ever-changing, and everyone can choose when, what and
who to dance with. Artistic forms in modern societies are ordinary, free and innovative, functional to the
regeneration of the subjects, taken in the singular and plural sense. Victor Turner called the former liminal
societies, and the latter liminoid*.

In our global world, modernity and tradition coexist; two fundamental works are in force, the formation of
the individual bodies and that of the social bodies, and they are strictly interdependent. In order to
harmonise the western individual care with the eastern communitarian prevalence, social theatre has
borrowed the biopsychosocial approach from medicine, that is to say the care, training and expression in
the context of the person. This approach stems from the observation of the limits of the separate specific
body techniques of the biological realm (medicine, physiology, gymnastics, sport, health, therapies,
nutrition, sex etc.), of the psychic (emotional, affective, cognitive, imaginary, traumatic, empathic, erotic,
etc.) and of the social one (ethical, political, legal, economic, familiar, associative, communitarian etc.).

2. Creating oneself

22 Marcel Mauss, Le tecniche del corpo (1936), ETS, Pisa 2017.

2 Pierre Bourdieu, La distinzione. Critica sociale del gusto (1979), 1l Mulino, Bologna 1983.
2% Victor Turner, Dal rito al teatro (1982), Il Mulino, Bologna 1986, pp. 49-115.



Bob Dylan, in Martin Scorsese’s documentary, says that “life is not about finding yourself, but about
creating yourself” and he adds: “and creating things“**. Creating oneself. How? We owe to Adolphe Appia
the definition of theatre as “living art”, that is to say art of the bodies. He would criticise artists because
they produced dead works of art which did not generate artistic processes outside the theatre. He believed
that works of art and performances in general were idolatry. The art of theatre should, instead, take us
towards the freedom of life, it should transform every life into a work of art. Theatrical art is the only one
which uses the living body to express its work. The only art where the body is at the same time object and
subject. And given that we all have a body, we can be authors, actors and creators of our own life.
According to Appia, art is not imitation, but it is research and social communion of beauty. However, the
real issue is not that of creating beautiful works, but of creating beautiful people. And beautiful
communities. How? Let’s go back to Shakespeare’s words. “All the world's a stage, / And all the men and
women merely players: /They have their exits and their entrances; / And one man in his time plays many

N N 26
parts, / His acts being seven ages™".

In this absolutely brilliant description of these ages, Shakespeare synthesizes in a few strokes their
characteristic behaviour. We take the opportunity to mention examples of social theatre applicable to each
span of life, to show how people can be helped to “create oneself” and “create things”.

“At first the infant, / Mewling and puking in the nurse's arms”. More than a nurse, today it is the mother
who, from the moment of birth, initiates the fundamental game of bodily communication with the baby. If
she does it in the company of other mothers and babies in a ludic way, we have dance-tricity, a fusion of
dancze7 and motricity, one of the many languages and theatrical games used during infant activities and not
only™’.

“And then the whining school-boy, with his satchel / And shining morning face, creeping like snail /
Unwillingly to school.” From nursery to university, school curricula are full of school and educational
theatre proposals. The majority of them are aimed at the production of performances and shows for an
education to culture and art. From the point of view of social theatre, where processes count more than
products, body techniques are used rather in the direction of the formation of individuals with life
competencies, life skills and soft skills (such as public speaking, problem solving, creativity, empathy,
team work, etc.) and with an engagement in active citizenship (inclusion, environmental concern, mutual
respect, along with issues as central as bullying, racism, homophobia, addictions, etc.)zg.

“And then the lover, / Sighing like furnace, with a woeful ballad / Made to his mistress’ eyebrow”. The
image and cult of one’s own body in erotic competition can have devastating collateral effects when the
dependency on social representations of beauty, slenderness and tone prevails. The knowledge and ludic
and expressive practice of one’s own body in theatre workshops does not only work as a discovery of one’s
own talents, but also as a process of awareness, of development of relational potential and of acceptance
of one’s own physical limits. In the negative occurrences of eating disorders or of self-destructive
addictions, social theatre works alongside other non-pharmacological therapies towards a return to life”.

“Then a soldier, / Full of strange oaths and bearded like the pard, / Jealous in honour, sudden and quick in
quarrel, / Seeking the bubble reputation / Even in the cannon's mouth”. Athletes are the modern substitute
for soldiers. Social theatre does not only collaborate in inclusion processes but also in the recovery of
people affected by trauma, even in extreme instances of coma™.

“And then the justice, / In fair round belly with good capon lined, / With eyes severe and beard of formal
cut, / Full of wise saws and modern instances; / And so he plays his part.” Like judges, everyone plays
their part as workers and professionals. The dynamics, roles, potentials, conflicts of workplaces are the

25 Rolling Thunder Revue. A Bob Dylan Story (USA 2019), directed by Martin Scorsese, 6°, 18”-24”.

%6 William Shakespeare, As you like it, Act Il, Scene VII, vv. 139-166.

%7 See for example: Maddalena Colombo and Giulia Innocenti Malini (editors), Infanzia e linguaggi teatrali. Ricerca e prospettive
di curain citta, Franco Angeli, Milano 2017.

28 Claudio Bernardi and Maddalena Colombo (editors), Per-formazione. Teatro e arti performative nella scuola e nella formazione
della persona, in “Comunicazioni sociali”, XXXIII, 2011, 2.

% Claudio Bernardi, Giuseppe Fornari and David Le Breton (editors), Bodies Exposed. Dramas, Practices and Mimetic Desire, in
“Comunicazioni sociali”’, XXXVIII, 2016, 2.

* Luca Zappi, Un teatro necessario. Indagine sociale sull'impatto del teatro nelle situazioni di post coma, Franco Angeli, Milano
2018.



object of corporate theatre, applied to companies and public service institutions, and based mostly on role
31
play”.

“The sixth age shifts / Into the lean and slipper'd pantaloon, / With spectacles on nose and pouch on side,
/ His youthful hose, well saved, a world too wide / For his shrunk shank; and his big manly voice, / Turning
again toward childish treble, pipes / And whistles in his sound.” In middle age, left behind professional
and family ties, one can indulge in passions that were previously hindered, can reach self-realisation.
Retirement age is however often a time to care not only for the family but also for others through the
participation to charitable and voluntary groups. Theatre activities with ludic, aggregative and cultural
purposes often extends to social and community theatre.

“Last scene of all, / That ends this strange eventful history, / Is second childishness and mere oblivion, /
Sans teeth, sans eyes, sans taste, sans everything.” As it is often the case with senile dementia and
Alzheimer, communication and body activity compensate for the lack of socialisation, relation, care and
communication of traditional therapeutic approaches™.

3. Creating social bodies

Taking today's most pressing issue, which is saving the planet, we know that it is strictly dependent upon
the engagement of the maximum number of people. Global warming, health, peace, the fight against
poverty are impossible missions if the nations, communities, individuals do not find a way to cooperate
locally and globally.

Today as in the past, the issue of civic liturgy arises. Conforming to its etymology, liturgy (from the Greek
laos, people and ergon, work) is the work that forms and benefits the community. In traditional societies,
the liturgy was religious, in Ancient Greece its role was played by the theatre, during the Roman Empire
public shows flourished, in the Middle Ages the feasts, and, more recently, patriotic celebrations™. Which
liturgy is the prevailing one today?

According to Lipovetsky and Serroy, it is the liturgy of “artistic capitalism”, creator and lord of the
aesthetic man, iper-consumer of beauty, which lives immersed in beauty and for beauty. In order to produce
such beauty, the Market has married Art, they are no longer enemies, and artistic avantgardes are no longer,
as they were in the past, critical opponents to the alienation and exploitation of people, nature, world, but
they have become valuable allies of the Market. The productive system itself promotes the avant-gardes,
seeks them out, boosting their tendencies and styles. This happens in design, advertising, fashion, cinema,
media, show business, whose aesthetics are more and more linked to seduction, emotions, affectivity,
sensorial experience, narcissism. Beauty is no longer an ornament to hard sell serial and ordinary products;
Art no longer tries to transform men nor to educate them to freedom, to civic ethics, to the truth, it has
become enslaved to the Market. The business of selling aesthetic experiences more and more immersive,
to be lived as protagonists, at home or abroad, is thriving. According to the aesthetic capitalism, Beauty
will save the world**.

Needless to say, aesthetic capitalism does not solve the world’s sufferings (poverty, work, health,
environment, famine, inequalities, violence, etc.), quite the opposite35 . It eludes and enslaves politics
intended as construction of the world’s wellbeing. To this aim, the theatre of representation is not enough
anymore: if it is true that it sensitises and diagnoses human sufferings in the belief that the actions of few
can influence the behaviour of many, however, its power and reach cannot compete with that of the media.
It is reduced to a lot of empty words, powerless in the face of the need to take the field and act together.
Not surprisingly, action theatre is gaining ground, such as applied theatre, where groups of people get
together in order to address and solve their existential and social problems. Applied theatre includes several
different types of theatre such as theatre animation, theatre of the oppressed, political and civic theatre,

31 As an example, see the the work of the research group from the Universita Cattolica del Sacro Cuore: Giovanna Zanlonghi
(editor), Il teatro al lavoro. Teorie e tecniche del teatro nel mondo del lavoro, in “Comunicazioni sociali”, XXVII, 2005, 2.

2 Alvise Ca postrini, Alessandro Manzella, Francesca Caracciolo, Teatro fragile. Guida agli effetti delle pratiche teatrali con i malati
di Alzheimer, Mimesis, Milano-Udine 2018.

*3 Claudio Bernardi, Eros. Sull’antropologia della rappresent-azione, Educatt, Milano 2015.

* Gilles Lipovetsky - Jean Serroy, L’esthétisation du monde. Vivre a I’dge du capitalisme artiste, Gallimard, Paris 2013.

* Claire Bishops, Inferni artificiali. La politica della spettatorialita nell’arte partecipativa (2012), Sossella, Bologna 2015.



popular theatre, theatre for development, etcetera®®. Promoted and conducted by artists but also by teachers,
activists, community leaders, action theatre aims at transforming the lives of people, communities,
countries and territories®”.

Included in the field of applied theatre, social theatre widens the former’s perspectives, insisting on
everyday rituality and community events. It does away with Rousseau’s distinction between theatre and
feast®™. Nowhere and never as in a feast everybody is involved. A community exists if it has dedicated
times, spaces, people, activities, rites, narrations, images, celebrations. The Apollonian side of civic
engagements cannot go without Dionysian pleasure, /ogos must change into eros.

The most frequently used image to describe human harmony is a festive circle of people of different races,
ages and cultures dancing and singing holding hands. When they all dance, not just a few, it is a feast, not
a show: it is a process of in-depth work with the individuals to build and strengthen the community, not a
mere product. This, put simply, is social theatre. Its aim, the realisation of positive transformation of the
Subjects involved, is achieved if they reach the stage of auto-government, and of the freedom to realise in
the best possible way their worlds of life. As it is an art of the bodies, social and community theatre reverses
the creative process, so that it is not based on the concept of life for art but on the belief that art is for life.
Authors and actors of this theatre are all the Subjects of the world-community who are exercising their
freedom through dramaturgy intended as creation, project, life design, expression and realisation of the
self, of the groups and of the community®. And if this holds true for a normal life, it is even truer in cases
of psychosocial trauma due to natural disasters, such as earthquakes, or man-made tragedies such as wars.

What legislation was for the nation-modernity, that is, its main tool, performance seems to have become
in the world-modernity. Any tool can be good or bad. There are so many events nowadays: sporting,
cultural, social, political, religious events, but they are not always true opportunities for people to meet,
they can even turn into powerful instruments of hatred, fanaticism, fight and violence. In todays’ scenario
performative means are used as much at the service of political and economic supremacy, as with the aim
of the realisation of the world-community. Many are the possible outcomes of the conflict or of the
cooperation among the three world performative dramaturgies: State power, Market trade and Associative
rites. Will the Global empire of a new Leviathan win? Or rather the anarchist cosmopolitism of liberalistic
economy? Or, finally, the generative conviviality of the world-community*’? Social theatre, which deals
mostly with the marginalised and oppressed the world over, knows really well on whose side to be on,
tired of being used and exploited as a palliative care. It supports the “coming community” *' formed by
open and free subjects, well aware that all this will not happen without the mutual acknowledgement of all
those who want to promote the history of freedom, giving life to a new subjectivity able to offset the
rampant arrogance. A subjectivity that, pulling together the many positive forces currently scattered,
fragmented, deluded, is made of millions of generative individuals who look after our communities, create
our companies, animate our cities, and bring up our children**.

% Tim Prentki, Sheila Preston (editors), The Applied Theatre Reader, Routledge, Oxon-New York 2009.

¥ Marcia Pompeo Nogueira, Theatre for Development: an Overwiew, «Research in Drama Education: The Journal of Applied
Theatre and Performance», VII, 2002, 1, pp. 103-108.

38 Jean-Jacques  Rousseau, Lettre & d’Alembert sur les spectacles, 1758, in  http://www.espace-
rousseau.ch/f/textes/lettre%20%C3%A0%20d%27alembert%20utrecht%20corrig%C3%A9e.pdf.

3 Claudio Bernardi, Il teatro sociale. L’arte tra disagio e cura, Carocci, Roma 2004.

*® Francesco Fistetti, Convivialita. Una filosofia per il XXI secolo, || Melangolo, Genova 2017.

4 Giorgio Agamben, La comunita che viene, Einaudi, Torino 1990, p. 58: "the novelty of the coming politics is that it will no longer
be a struggle for the conquest or the control of the State, but a struggle between the State and the non-State (humanity), an
unsurmountable disjunction between whatever singularity and of the State organisation”. The Coming Community, 1993
Translated by Michael Hardt, University of Minnesota Press, p. 85.

2 Mauro Magatti, Chiara Giaccardi, Generativi di tutto il mondo unitevi! Manifesto per la societa dei liberi, Feltrinelli, Milano
2014, p. 146.




